## تحلیل و تبیین

# جایگاه «جلاء و استجلاء» در عرفان اسلامی

قاسم كاكايي<sup>١</sup> محمد ملكي<sup>٢</sup>

چکیده: جلاء و استجلاء دو اصطلاحی است که در عرفان اسلامی بیانگر ظهور و بروز خداوند در ممکنات است. جلاء یعنی ظهور حضرت حق در غیر خود، و استجلاء همان فزونی جلاء است. این مقاله با استناد به متون اصیل عرفانی و برخی آیات و روایات و حتی فلسفهٔ اسلامی به بررسی لغوی و اصطلاحی این دو اصطلاح، و به بنوعی تبیین مصادیق و چگونگی ظهور آن پرداخته است. نگارنده با بررسی موضوع مقاله به اقوال عارفان بزرگ نیز نظر داشته و ضمن مقایسه اقوال، ضعف و قوت آنان نیز در حد گنجایش مقاله بیان شده است، آنگاه به تبیین دقیق جایگاه «جلاء و نیز در حد گنجایش مقاله بیان شده است، آنگاه به تبیین دقیق جایگاه «جلاء و استجلاء» در نظام آفرینش و چگونگی به کمال رسیدن این دو، و ارتباط بین «جلاء و استجلاء» را بررسی کرده است که آیا کمال جلاء همان استجلاء خواهد بود و یا اینکه هر یک از «جلاء و، استجلاء» مصادیق خاص خود را دارد.

كليدواژهها: جلاء، استجلاء، كمال جلاء، كمال استجلا،؛ عرفان اسلامي، انسان كامل، ظهور

Email: gkakaie@rose.shirazu.ac.ir

استاد دانشگاه شیراز

۲. دانشجوی مقطع دکتری عرفان و تصوف اسلامی، دانشگاه ادیان و مذاهب قم

Email:maleki.ghalam@gmail.com

پذیرش مقاله: ۱۳۹۱/۳/۲

دريافت مقاله: ١٣٩١/٢/٩

#### مقدمه

جلاء و استجلاء از جمله اصطلاحاتی است که در عرفان نظری و حتی در فلسفه و آیات و روایات به کار رفته و معارف زیادی دربارهٔ آن مطرح شده است. از آنجاکه این دو موضوع، از دقیق ترین مسائل عرفانی است و ارتباط تنگاتنگ با مباحث هستی شناسی و حتی انسان کامل و مبدأ شناسی دارد، نخست بایسته است این دو، در لغت و اصطلاح، بررسی شود، سپس تحلیل و تبیین گردد.

جلاء و استجلاء، در لغت کاربرد زیادی دارد و ریشهٔ آن «جَلَوَ و جَلَیَ» است که هر دو کلمه، ثلاثی مجرد و معتل هستند.(۱)

در اصطلاح عرفا: جلاء ظهور، و استجلاء شهود است. زیرا حق تعالی اراده کرد که کمالات اسمایی خود را در عالم خارج متحقق سازد تا خود را در آیینهٔ تجلی مشاهده کند و چنین کرد و خود را به گونهای در غیر خود دید که عارفان این مشاهده را «استجلاء» مینامند که درواقع حضرت حق خود را در آیینهٔ تجلیات خود که، کامل ترین آن «انسان کامل» است، می بیند. درمقابل استجلاء، جلاء قرار دارد، که درواقع جلاء به معنای ظهور در غیر است. به این معنا که نخست حضرت حق در اغیار ظهور، سپس خود را در آنها مشاهده می کند که «استجلاء» باشد. هر دو اصطلاح کمالی دارند که در ادامه مورد بحث قرار خواهد گرفت. (۱)

«جلاء» به معنای «توانایی باز تاباندن» و «استجلاء» یعنی جلای بیشتری خواستن. در متون عرفانی به ویژه آن متونی که به شرح و بسط مکتب ابن عربی پرداخته اند این دو کلمه معمولاً در کنار هم به کار می روند. به ویژه در جایی که مضاف إلیه «کمال» واقع شوند: «کمال الجلاء والإستجلاء یا کمال الجلاء و کمال الاستجلاء» از ترکیب «جلاء و استجلاء» با کلمهٔ «کمال» چهار اصطلاح شکل می گیرد که هر یک معنای خاص خود را دارد: «جلاء، کمال جلاء، استجلاء و کمال استجلاء». تا تفاوت هر یک با کمال خودش و حتی تفاوت دو کمال با همدیگر مشخص تر است. (۴)

نخست لازم است تصویری از شاکلهٔ کلی و جایگاه چهار اصطلاح یاد شده بهدست داده شود، سیس چرایی و شکل گیری این مفاهیم و مباحث بررسی شود.

همهٔ مسائل مربوط به «جلاء و استجلاء» با «تعین اول» (۵) شروع می شود. در تعین اول که اولین و آخرین چشمانداز آگاهی آدمی است، هویت مطلقه ذات، تنها به «بودن» و «هستی» خود آگاه می شود، یعنی تنها می داند که «هستم»؛ در اینجا کثرت و وحدتی متصور نیست، زیرا «بودن» فوق «واحد بودن» و «کثیر بودن» است. این اولین تجلی است که در آن، ذات بر ذات، مکشوف می گردد. (۶) اما در این کشف، هیچ تفصیلی نهفته نیست. این نخستین انکشاف بهلحاظ مراتبی که يس از آن مي آيد و مبتني بر الگوهاي ذهني و مفاهيم به كار رفته در مبحث «جلاء و استجلاء» است. «جلاء»، اسم مصدر است و تنها حكايت از پديد آمدن حالتي تازه مي كند(۱) بي آنكه نقش و انگيزهٔ فاعل در آن لحاظ شده باشد. (<sup>۸)</sup> اما «جلاء» کافی نیست؛ چون ذات با «جلای» تنها، بر کثرات <sup>(۹)</sup> آنجنان كه بايد، آگاهي ييدا نمي كند. بنابراين، «جلاء» بايد ادامه يابد تا به كمال برسد. بالاترين حد «جلاء» که نقطهٔ کمال آن است، چیزی شبیه و نظیر مبدأ جلاء که آن عبارت از «حقیقت انسان» است، (۱۰) با این تفاوت که حقیقت انسان در تمام مظاهر، گردش داده شده اما تعین اول یا جلاء، با مظاهر آشنا نیست.<sup>(۱۱)</sup> بهعبارت دیگر، حقیقتی که در جلاء نمود پیدا کرده، وقتی مسیر فراز و فرود را در مظاهر طی کند، همان حقیقت اصلی و جوهری انسان که همهٔ کمالات و مراتب هستی در آن مندمج است می شود، چنان که در «تعین اول» مندمج بود. تفاوت این دو، تنها در گذر و عدم گذر از مراتب مظاهر است. در جلاء و كمال جلاء، چيز زيادي عايد ذات مطلقه نمي شود گرچه هر چيز دیگری برای او منکشف شود، بهنحو جمع در آنها مستهلک است.(۱۲) اما خدا طالب جلای بیشتری است. اینجاست که استجلاء نمود پیدا می کند. استجلاء برخلاف جلاء، از همان ابتدا تا مرحلهٔ کمالش، بر نوعی کثرت، مبتنی است. در استجلاء ذات حق، خود را در کثرت اسمایی خویش می بیند، یعنی در امهات و حقایق کلیهای که همهٔ جزئیات تفصیلی خلقی از آنها پدید می آیند. این مقام، مقام «واحدیت» است و در آن، ذات بهنحو کثرت اسمایی بر خود ذات مکشوف است و بهلحاظ تجلی جلایی، «تجلی ثانی» هم نامیده میشود. (۱۳) حالا خدا می داند که «هست» و مي داند كه چه «هستها» در «هستش» نهفته است. درواقع تمام آنچه قرار است در مظاهر خلقی تا انتهای وجود رخ دهد، بهنحو کلی و ریشهای، در همان «هست» نخستین، به نمایش درمی آیند و خدا بیشتر بر خویشتن آگاه می شود، ولی باز این شهود کافی نیست؛ زیرا خدا

میخواهد همین امهات و اسما را هم، در صور تفصیلیهاش ببیند که تنها در عالم خلق می توانند پدید آیند. با توجه به این مسئله، باید استجلاء ادامه یابد تا به بالاترین نقطهٔ کمال خود برسد و حق به نحو تام و تمام در اجمال و تفصیل و حتی در مراحل آن، (۱۴) بر خویشتن تجلی کند و خود برای خود مکشوف شود. در «کمال استجلاء»، حقیقت ذات، ذات را در صور مظاهر نیز می بیند و این نهایت تفصیل یافتگی انکشافی و ظهور همه جانبه است. (۱۵)

ترتیب ذکر شده ای (۱۹ شرح معنای اصطلاحات چهارگانه بود، اما می توان ترتیب واقعی را چنین تصویر کرد: «جلاء، استجلاء» کمال استجلاء» درواقع استجلاء، جلای بیشتری است و کمال استجلاء، استجلاء استجلاء دانست (۱۷) و عمق و استجلاء، استجلای بیشتر؛ اما کمال جلاء را نمی توان همان استجلاء یا کمال استجلاء دانست (۱۷) و عمق و «معناخیزی» این اصطلاحات در همین جاست که چرا استجلاء همان کمال جلاء نباشد و یا دو «کمال» یکی نباشند؟ دو «مرتبه» برای جلاء و دو «مرتبه» برای استجلاء که درواقع غرابت مسئله نیز از همین جا ناشی می شود و آن اینکه اجمال در جلاء بی آنکه از اجمال خارج شود و به تفصیل برسد، و تفصیل در استجلاء نیز دو درجه دارد، بی آنکه درجه نخستینش به اجمال درغلتد. (۱۸)

البته در کتابهای عارفان، تاآنجاکه نگارنده اطلاع دارد، ترتیب خاصی وجود ندارد و حتی چهار مرحلهای بودنِ تجلی را نیز، بهراحتی نمی توان یافت. (۱۹۱) معانی یادشده برای مراحل چهارگانه نیز بسیار متنوع و آشفته است که به نمونههایی از این آشفتگی به اجمال اشاره می شود:

کمال جلاء ظهور ذات در هر شأنی به حسب آن شأن است و کمال استجلاء شهود ذات خویشتن خویش در هر شأنی به حسب آن شأن است (جامی، ۱۳۵۶: ۴۱، پاورقی). (۲۰)

مقتضای اول کمال ذاتی، جلاء است که عبارت از ظهور ذات برای خود به صورت همه اعتبارات واحدیت است (فناری، ۱۳۷۴: ۴۰۲)

متعلَّق كمال استجلاء، صورت عنصري انسان حقيقي است (فرغاني، ١٣٧٩: ١٣٥)

كمال جلاء و استجلاء تنها بهوسيلهٔ انسان حاصل مي شود (جندي، ١٣٤١: ١٥٧).

تجلی حبی ظهور ذات برای ذات جلاء و استجلاء، ظهور ذات در یقینات است (فناری، ۱۳۷۴: ۱۲۷).

كمال جلاء همان كمال اسمايي است (فرغاني، ١٣٨۶: ٥١).

کمال جلاء و استجلاء مقتضی ذاتی کمال اسمایی است و کمال جلاء دو قسم است. استجلاء فیض اقدس است؛ یعنی همان تجلی اسمایی و صفاتی است (ابن ترکه، ۱۳۶۰: ۳۴۰).

جلاء ظهور ذات است برای ذات در خودش و استجلاء ظهور ذات است برای ذات در تعینات؛ و کمال جلاء این است که حق در مقام اسماء و صفات هم ظهور یابد و کمال استجلاء این است که همه چیز را در «کون جامع» ببیند (علی ابن احمد، ۱۳۷۹: ۱۸۱).

جلاء فیض اقدس و مقتضای کمال ذاتی است و استجلاء فیض مقدس و مقتضی کمال اسمایی (ابن تر که، ۱۳۶۰: ۳۴۰). (۳۴۰)

این ها همه نمونههایی بود از پریشانی معنایی اصطلاحات یادشده که شاید به سختی بتوان توافقی بین آنها ایجاد کرد. به همین دلیل، با توجه به اشارات پراکنده و روح کلی دیدگاه عرفا دربارهٔ تجلی و وجود و آغاز و انجام آن، ترتیب چهار تجلی و نیز تا حدودی، معنای آنها بازسازی شد تا مسئلهٔ صورت «تقارنی» و «هندسی» به خود بگیرد و بتوان در تناسباتش مطالب تازه ای یافت و سر سخن را آشکار ساخت. (۲۲)

چرا جلاء و استجلاء و کمال این دو، به- معانی یادشده، در نظریات عرفا یافت می شود؟ چه انگیزههای پنهانی، دیدگاه آنان را بدین شکل از چینش تجلی و آگاهی وجود برخویش، سوق داده؟ آیا از نظریهٔ جلاء و استجلاء می توان به آرزوها و تمایلاتی ناگفته در بینش عرفا راه برد؟

لازم است در نظر داشته باشیم که در این بحث «آگاهی و تجلی» یک چیز است، یعنی اگر گفته می شود حق در مراتب چهارگانه، خود را کشف می کند، به این معناست که حق در این مراتب ظهور می کند. به عبارت دیگر انکشاف ذات برای ذات در هر رتبهای، همان ظهور حق در آن رتبه یا به صورت آن رتبه است. از این رو، تمامی روند تجلی و آفرینش این است که ذات خود را مشاهده کند، مساوی با ظهور مراتب و اشیا از ذات یا ظهور ذات در آنهاست. برای اینکه «حقیقهٔ الخلق عبارة عن علم ربّهم بهم» (۱۳۳) چنان که قونوی در النّفحات الهیّة می گوید: «تعقّل همان استجلاء الست» (قونوی، ۱۳۷۵: ۱۳۲۷).

طرح جلاء و استجلاء، بیانگر دغدغههایی چند، دربارهٔ نسبت آگاهی اجمالی و تفصیلی است که در پس پردهٔ بحث پنهان مانده است. آیا آگاهی بسیط بر بسیط در تجلی اول و جلاء، کفایت کننده از آگاهی بسیط بر مظاهر صادره از خویش هست؟ با توجه به اینکه همهٔ مظاهر در

همان بسیط به نحو اجمال مستهلک بوده اند؟ (۱۴۰ اگر همه از بسیط پدید آمده اند و غیر بسیط هیچ نیست، چرا آگاهی از بسیط (جلاء) به استجلاء و مراحل بعدی برسد؟ این پرسش ها البته درباره نسبت آگاهی انسان بر خویش و جهان، نیز مطرح است و دامنهٔ گسترده ای در تاریخ اندیشه دارد.

لائوتسو در دائوده جینگ، آگاهی از «دائو» را مشتمل بر همه آگاهیها می داند و می گوید بیرون از دائو (۱۲) به دنبال آگاهی گشتن خطاست: «پا از در بیرون انهاده از جهان آگاه می گردد. به بیرون انگریسته راه آسمان می بیند. هرچه دور تر رَوَد کمتر می داند. پس فرزانه از همه آگاه است، بی آنکه گامی برداشته باشد. چیزها همه را بازمی شناسه بی آنکه به آنها نگریسته باشد (دائو، ۱۳۸۶: ۱۳۸۷). (۲۶)

این سخن نشان می دهد که جامعیت کشف جُملی و آگاهی از «اصل» در گذشتههای دور، «مسئله» بوده است. طبق دیدگاه عارفان اسلامی، (۲۷) چهار آگاهی وجود دارد که هریک از منظور و جایگاه خاصی قابل دریافت است و ذات مطلق برای کمال آگاهیاش بر ذات خود، به این چهار نوع و مختصات آن نیاز دارد: آگاهی بر ذات بی لحاظ کثرت؛ آگاهی بر ذات به لحاظ کثرت آگاهی بر ذات به لحاظ آئینگی اسمائی و صفاتی؛ آگاهی بر ذات به لحاظ کثرت عینی خارجی، و آگاهی بر ذات به لحاظ آئینگی حقیقت ِ جامع انسانی.

دربارهٔ آگاهی آدمی از خود و پیرامون خود، قسم اول و سوم بسآمد بیشتری دارد و این از دغدغههای انسان است که هر دو را با هم داشته باشد. چه نوعی از آگاهی در کثرات وجود دارد که بی دریافت مبدأ جامع، قابل دریافت نیست و نوعی از آن هم هست که تنها در رتبه بخصوص هر شیئی قابل حصول است. بنابراین، ذاتی میخواهیم که در همهٔ جایگاهها حاضر باشد و از همهٔ نگاهها بنگرد و این آرزویی پرمعناست که در پردهٔ «جلاء و استجلاء» نهفته است. دغدغههای پنهان این مبحث را می توان چنین بر شمر د:

یک: ذات و تمام مظاهر و مراتب آن، باید به هم متصف باشند؛ زیرا بنا نیست که بسیط با ظهور در مظاهر یا سیر در مراتب، از «بسیط بودن» خارج و یا مرتبهٔ بساطت را از دست بدهد. بسیط در هر جا «بسیط» و هم برای خود جایگاهی و رأی آمیختگی دارد. پس «ظهور» باید باشد، ولی انقطاع ظاهر و مظهر و همچنین انقطاع مظاهر از هم، صورت نگیرد. در سلسله مراتب وجود، هر مرتبهای «اصل» فروتر از خود و فرع فراتر از خود است. کثرت عَرْضی مظاهر نیز، از آنرو که در هر یک،

بسیط حضور دارد، از هم بریده نیستند و در هم تابیده و بر هم ناظرند. بنابراین، همه چیز به هم متصل است و هیچ چیز از هیچ چیز بریده نیست و در هر مرتبهای و مظهری، نشانی از همهٔ مراتب و مظاهر هست. چه اینکه نشان از فوق مراتب و مظاهر نیز هست. در این دیدگاه، عالم همه آیینههای متعاکسی که هر جزئی بازتابنده و تابیده بر همه اجزای دیگری است. (۲۸۱) ابن عربی در فصوص الحکم می نویسد: «فکل جزءِ مِن العالم مجموع العالم، أی هو قابل لحقائق متفرقات العالم کله» (ابن عربی، ۱۳۷۲: ۳۸۱). (۱۳۷۱ مهم و پنهانی که در اینجاست اینکه «نشان» مراتب دیگر در مرتبه ای خاص»، یک چیز است و «حقیقت مراتب در جایگاه خودشان»، چیز دیگری است، حتی اگر مرتبهٔ نشان دهنده، فراتر از مرتبهٔ نشان داده شده، باشد.

برای روشن شدن مطلب، سلسله طولیِ «الف» تا «ج» در نظر گرفته شود: «الف» متنِ «ب» و «ب» متنِ «ج» است؛ ازسوی دیگر «ج» ناظر بر «ب» و «ب» ناظر بر «الف» است. اما این روابط به همین جا ختم نمی شود: «الف» به «ج» و «ج» به «الف» نیز متصل است و نه تنها هر سه به همدیگر ارتباط دارند. بلکه، هر سه به صورتهای گوناگون به همدیگر پیوند خور ده اند. «ب» هم از راه خود، و هم از راه و هم از راه و هم بلاواسطه به «الف» راه دارد و «ج» نیز هم از راه خود، هم از راه مادون خود، مثلاً «د»، «ه» و …، و هم از راه «ب» و هم بلاواسطه به «الف» راه دارد. در اینجا همه به هم تنیده اند به طوری که برای ناظر بیرونی، همچون تارهای نوری به هم پیوسته به نظر می آید که اگر کمی دور تر رود، رود، رای ناظر بیرونی، همچون تارهای نوری به هم پیوسته به نظر می آید که اگر کمی دور تر رود، رایم جریان دارد. با افزایش هر واحد در ادامه این سلسله، شبکه تارهای نوری پیچیده ترو باشکوه تر می شود تاجایی که فهم آن بسیار دشوار می نمایاند. در این مدل، عالم همه نور و حیات و آگاهی می شود تاجایی که فهم آن بسیار دشوار می نمایاند. در این مدل، عالم همه نور و حیات و آگاهی دارد و می خواهد همین حضور را دَم به دَم بیافزاید. در حقیقت، پیوستگی شبکهٔ کیهانی، همان «شعور دارد و می خواهد همین حضور متن حضور است و حضور، اتصال. شعور، «ربط بسیار گستره» است کیهانی» است، "" زیرا شعور متن حضور است و حضور، اتصال. شعور، «ربط بسیار گستره» است

نکتهٔ جالب این است که در هر رشتهٔ نوری، چیزی آشکار میشود که در رشتههای دیگر نیست و نمی تواند آشکار تر شود. برای اینکه هر رشتهٔ نوری، به نحو کاملاً منحصر به فرد، حقیقت نخستین را آشکار می کند و حقیقت نخستین، در هر یک از این رشتهها، چیزی می بیند و میشود که در هیچ

جای دیگر، حتی در ذات خود یا اسما و صفات خود یا کون جامع، نمی تواند. «ب» از آنرو که بلاواسطه با «الف» مربوط است غیر از «ب»ای است که «الف» را در خود می بیند و این هر دو غیر از «ب»ای هستند که «الف» را در «ج» می بیند. در نتیجه هر یک، وجه و معنای خاص خود را دارد و تا در آن وضع بخصوص نباشد، آن معنای خاص پدید نمی آید. این مسئله، اهمیت و جایگاه «مرتبه» را در نمایش و جود، نشان می دهد. شواهد این اندیشه در متون عرفانی ما بسیار است.

ابن عربی می گوید: «لکُل موجود من الموجودات، وَجها خاصا لربّه لا یُشارِکه فیه غیره» (ابن عربی، ۱۳۷۲: ۵۳). فرغانی پا از این (ابن عربی، ۱۳۷۲: ۵۳). فرغانی پا از این فراتر گذاشته برای هر مرتبه ای «احدیّتی» بی شریک قائل است: «إنَّ لکُلّ واحد من هذه الأجناس والأنواع والأشخاص، أحدیّة مَحضه، لایُشابهه ولایُشارکه فیها غیره البتة» (فناری، ۱۳۷۴: ۲۰۵). (۲۳)

دو: دغدغهٔ دیگری که از بَستر (۳۳) دغدغهٔ نخست سر برمی آورد، این است که خلاصه و کمال چند چیز، با اینکه به یک تعبیر نهایت سیر و توان آنها را در اختیار ما قرار می دهد، ولی هیچ گاه جای آنها را نمی گیرد و ما را از وجود آنها بی نیاز نمی کند. این اصل در باور بسیاری از مردم، یافت نمی شود؛ آنها معمولاً هنگامی که عملی را در «طرح» انجام نمی دهند، به «نتیجه» نمی اندیشند، ولی وقتی در ذهن خود نتیجه ی در نظر دارند، به حصول نتیجه بیشتر اهمیت می دهند. تا راهی که بدان می انجامد. برای چنین رفتاری سه دلیل می توان بر شمرد: تنبلی، شتاب و ضعف نظریه پردازی که در اینجا سر و کار ما با سومی است. درصد زیادی از مردم نمی دانند که «نتیجه» نتیجه همان راهی است که می روند، نه «بسته»ای که در جایی نهاده شده و باید بدان رسید! آنها شده، ولی شرط کرده اند که تا فلان مسیر را در مدت زمانی خاص نپیمایی، به تو نمی دهیم! در حالی که نتیجه در مسیر «خلق» می شود و کیفیت و اطوار مسیر، آن را تعبین می کند. بنابراین پیش در حالی که نتیجه در مسیر «خلق» می شود و کیفیت و اطوار مسیری توسط هر کس و به هر شیوه ای، از پیمایش مسیر، نتیجه هنوز شکل نگرفته است. پس هر مسیری توسط هر کس و به هر شیوه ای، نتیجهٔ خاص خود را دارد. وانگهی، چرا بایستی به «نتیجه» به معنای خاصش (یا عامش) قائل شد؟ چرا بگوییم آنچه در گام «صدم» حاصل می شود نتیجه است و نگوییم هر گامی خودش نتیجه «هم» چرا بایستی به «نتیجه» است و نگوییم هر گامی خودش نتیجه «هم»

هست و عمل دم به دم همان نتیجه دم به دم است؟ چرا نگوییم گام «صدویکم» هم یک گام و نتیجهٔ «صد گام سپری شده» است.

تلقی عمومی از «نتیجه» را چندان هم نباید عامیانه پنداشت. به نظر میرسد وقتی مولوی می گوید:

نام احمد نام جمله انبياست چون كه صد آمد نود هم پيش ماست.

همین تصور رایج را به زبان خطابی بر ما القا می کند؛ درحالی که در عرفان ابن عربی هر چند «خاتمیّت»، «انسان کامل» و مفاهیمی از این دست فراوان یافت می شود، ولی به روشنی می توان نشان داد که وی می آموزد که با حفظ مطلوب بودن «صد» باید همهٔ اعداد را ببینیم؛ ما نمی توانیم به صرف اینکه اعداد یک تا صد در «صد» به کمال می رسند، بگوییم «صد» همان کار اعداد زیر مجموعهٔ خود را می کند و نیازی به افراد یا مجموعههای خرد تر نداریم؛ اتفاقاً اعداد هم مثل مراتب موجودات، هر یک توان و ویژگی منحصر به فرد دارند و یگانه اند. سخن مولوی جنبهٔ خطابی دارد، اما بعدها به عنوان اصل نظری، پذیرفته شد و البته از وجوه دیگر دیدگاههای ابن عربی، می توان تأییدش کرد. بررسی دقیق این بیت، آشکار می کند که مدعای نهفته در آن تنها یک توهم است و بر آن ارزش شاهی بار نمودن آن و چنان که ارزش چهل در چهل بودن آن است که ارزش دارد و بر آن ارزش قیاسی بار نمودن، خطاست؛ پس «صد» عددی است همچون اعداد فروتر و فراتر از خود در اینکه ارزشش تنها در رتبه اش نهفته است.

شاید پندار مذکور، همچنان که تحت تاثیر ثابت و معیّن دیدن «نتیجه»، شکل گرفته، براثر ثابت بودن «راه» نیز پدید آمده باشد؛ ثابت بودن راه، برداشت ناشیانه ای است از ثبات راههای زمینی، جادهها، خیابانها، کوچهها، راههای بیابانی و ...؛ یعنی چون تصور می شود راهها همیشه پابرجاست، نتیجه گرفته می شود که راههای «شدن» و کمال انسانی نیز چنین است، درحالی که ثبات در هر دو خطاست؛ هیچ راهی دو بار پیموده نمی شود؛ «راه» چیزی نیست که حقیقت در آن جریان دارد؛ بلکه «راه» جریان حقیقت و «حقیقت» برشهای راه است. چگونه می شود که کسی «حقیقت طی شده» را دارا باشد بی آنکه نیازی به پیمودن راه داشته باشد؟

حقیقت انسان یا «انسانِ کامل»، طبق نظریهپردازیهای ابن عربی و پیروانش، هم «متنِ» عالم در قوس نزول و هم عصارهٔ خلقت در قوس صعود است. بنابراین، همان «صد» در بیت مثنوی که جامع

همهٔ مراتب آفرینش است، درواقع گوهر انسانیت از تعین اول، و جلاء در آغاز تا تعین اول، و کمال جلاء در پایان، در همهٔ مراتب سیر داده شده است (فناری، ۱۳۷۴: ۴۷۲). (۴۷۲) حال اگر خدا بخواهد عصاره و «سجلً مطویّ» (۴۳۶) آفرینش را به صورت جمعی ببیند و نخواهد به تفصیل در گذرگاههای خلقت بگردد، باید به این «کون جامع» بنگرد؛ با نگرش بر این «خلاصه» خدا هم بر صورت تفصیلی خلقی خود در «یک» موجود آگاه می شود و هم به دلیل شباهت وجود جمعی حقیقت انسان با وجود جمعی خودش، با او آشنایی و انس می یابد و چه زیباست آنچه می خواهی در چهرهٔ کسی که دوست داری ببینی، اینجاست که «آگاهی و عشق یا حقیقت و زیبایی» در هم می آمیزند؛ چیزی که افلاطون نخست به دنبالش بود. این نظاره، افزایشی است بر نظارهٔ نخستین (جلاء) و آن را به کمال خود می رساند (کمال جلاء)؛ زیرا در «جلاء» تنها کشف هستی خویشتن بود و در کمال جلاء کشف هستی خویشتن بود و در کمال جلاء کشف هستی خویشتن در آیینهای شبیه خود و بر صورت خود که به تعبیر فصوص الحکم در فص کشف هستی خویشتن در آیینهای شبیه خود و بر صورت خود که به تعبیر فصوص الحکم در فص کشف هستی خویشتن در آیینهای شبیه خود و بر صورت خود که به تعبیر فصوص الحکم در فص کشف هستی خویشتن در آیینهای شبیه خود و بر صورت خود که به تعبیر فصوص الحکم در فص آدمی «روح عالم» است.

نتیجهٔ دغدغهٔ دوم این است که جلاء گرچه مشتمل بر کمال جلاء هم هست، ولی کافی نبوده و باید به کمال رسیده بود. کمال جلاء، چیزی از خود جلاء بیرون آورده است و دوباره بر ذات می تاباند و بدین ترتیب تلألؤ حق خویشتن را به اوج می رساند.

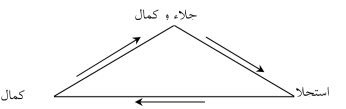
سه: دغدغهٔ سوم این است که همچنان که نتیجه و کمال اشیا، جای خود اشیا را نمی گیرد، «اصل» اشیا هم جای اشیا را نمی تواند بگیرد. مراد از «اصل» قطب مقابل «کمال» است؛ اگر پیدایش به گونهای تصور شود که دو قطب داشته باشد، قطب «اصل»، متناظر با قطب «کمال» خواهد بود؛ با این تفاوت که «اصل»، صورت جمعی پیش از ظهور، و «کمال» صورت جمعی پس از ظهور است. گفته شد که در استجلاء، حق خود را در مقام کثرت أسمایی مشاهده می کند. عرفا می گویند اسمای الاهی، روح اعیان مظاهراند. بنابراین، اسماء نقشه ظهور حق در خلقاند و گویی برای حق برنامه ریزی کرده اند که تا کجا و چگونه باید ظاهر شد. از فصوص الحکم می توان استنباط کرد که گونه ای «شبه فرمان» از جانب همین نقشه های ازلی بر ذات حق رانده می شود.

درواقع به زبان حال به ذات می گویند: ظاهر شو، ولی این گونه که ما هستیم ظاهر شو، زیرا اعیان ثابته، «حد» دارند، ولی «وجود» ندارند. بنابراین در یک تعامل سازنده، به ذات «حد» می دهند و از او «وجود» می گیرند. وقتی حق با تجلی خود به درخواست آنها پاسخ داد، می توان گفت که هیچ چیز

تازهای پدید نیامده، زیرا در مظاهر، جز حد و وجود، چیز دیگری نیست و این دو (حد در اعیان و وجود با ذات)از قبل بودهاند. (۲۸۱ اگر در مقام جلاء، کمبود مشاهدهٔ کثرت را داشتیم، در مقام اسماء و اعیان (استجلاء) این نقص برطرف شده و هر آنچه بناست در خلق روی دهد، همه نزد ذات حاضر است. بنابراین، مقام واحدیت از آنرو که خویشتن را مشاهده می کند، استجلاء نامیده می شود. اصل صور خلقی است و بنابر این اصل باید گفت چون حق این اصل را می بیند، نیاز مند ظهور نباید باشد، با توجه به اینکه در ساحت ذات حق، تدریج و زمان بی معناست.

در عالم حرکت و زمان، دیدن دانه، از داشتن و دیدن نهال و درخت و ثمر، بینیازمان نمی کند، اما در ساحتِ ربوبی همهٔ مراحل، حضور ازلی دارد و نباید حالت منتظرهای وجود داشته باشد. حال سؤال اینجاست که با چنین انکشاف و استجلاء، چه نیازی به کمال استجلاء هست؟ استجلاء چه کمبودی دارد که باید به کمال خود برسد و در کمال استجلاء چه چیزی هست که در استجلاء نیست؟

با توجه به این سه دلمشغولی ذکر شده، میخواهیم ببینیم چینش جلاء و استجلاء و کمال این دو، چه معنایی دارد؟ چرایی جلاء را باید در مبحث «تعین اول» جستوجو کرد. استجلاء برای این است که ظهور جلایی برای حق کافی نیست و او باید با مراتب و تفصیل نیز آشنا باشد؛ اما تفصیل دو گونه است: اسمایی و خلقی؛ تفصیل اسمایی، او را از تفصیل خلقی بی نیاز نمی سازد. بنابراین، به کمال استجلاء نیاز دارد. پس از آنکه تفصیل ـ چه در اسماء و چه در خلق ـ به پایان رسید، به عصارهٔ جمعی هر دو نیز نیازمند است و آن حقیقتی است فراتر از هر دو کثرت که پیش از هر دو، در مقام جلاء بود و اکنون جلاء دیگری دارد. این جلاء دیگر جلای نخستین نیست. بلکه، جلایی است از خلق گذشته که آن را کمال جلاء و حقیقت انسان مینامند. در این چینش، حق هم حق و صورت مثلث می توان نشان داد:



اگر بگوییم، حق، تنها «حق» است و منزّه از خلق و «خلق» پدیدهای است بریده و جدا از او که به ید قدرت خویش ساخته و در گوشهای از عدم پرتاب نموده، خدای ما در بهترین حالت، خدایی خواهد بود مطلق و مجرد، بدان گونه که به مشائیان نسبت دادهاند؛ در این صورت او «وجود مطلق» است و او را با قید و مقید کاری نیست، زیرا اطلاق، قید اوست و این قید او را از درک غیرخود عاجز میسازد. (۲۹۱ این عقیده را ابنعربی در فص نوحی، «تنزیه بدون تشبیه» مینامد. اگر از باورمندان این قول باشیم که حق «عین خَلق» است، به «تشبیه بدون تنزیه درغلتیدهایم و در این صورت کبریایی ذات حذف می شود، آن گاه فهم خَلق به کلّی از هم می پاشد، چه، وقتی «مطلق» نباشد، هستی تفسیرنا پذیر خواهد بود. پس باید بگوییم حق، هم «حق» است و هم «خلق». اما حق با خلق چگونه مربوط است؟

اینجاست که به اسماء و اعیان (محتویات مقام واحدیت) نیازمند می شویم. در واحدیت که راه ارتباطی حق و خلق است، وحدت و کثرتی برزخی داریم که از یک سو «واحد» است و واحد بین «احد» و «کثیر» قرار دارد و ازسوی دیگر «کثیر» است؛ کثیر بودنش نیز از حیث «اصل» بودن به جنبهٔ جمعی و از جنبهٔ تعدد، به تفصیل و جنبهٔ خلقی نزدیک است. این «واسطه» که از آن به استجلاء تعبیر می شود، بسیار کارساز و مهم است و طراحی آن را می توان از شاهکارهای ذهن دانست، زیرا این مقام واحدیت، شبیه یک سازمان سری است که خیلی تصمیمات و تبدیل و تبدلات در آنجا صورت گرفته و بسیاری از اسناد طبقه بندی شدهٔ آن هنوز منتشر نشده و کارمندان این سازمان سِمَت تعریف شده ای ندارند، هر یک را که می نگری همه جا وجهی از اعتبار و حکم دارد.

بااین حال، این کثرت برزخی (واحدیت)، حق را با جزئیات خَلق در محل و جایگاه خودشان، آشنا نمی کند در حالی که طبق دغدغه اول، ظهور حق باید به گونهای باشد که در هیچ جا حق «غایب» نباشد و هیچ چیز از «حق» بیرون نرود. پس، استجلاء باید ادامه یابد تا به ضعیف ترین مخلوقات و تا مرز عدم برسد (کمال استجلاء).

در اینجا می پرسیم: بسیار خوب، حق در همهٔ مظاهر جاری شد و همه حق شدند و حق همه؛ مقصود «از این همه» چیست؟ آیا کار تجلی تمام شد و او خود را آنچنان که باید می دید، دید؟ پاسخ این است که کار هنوز تمام نشده و او یک بار دیگر، وجود جمعی احدی همه را بدون هیچ

کثرتی ـ حتی اسمایی ـ باید ببیند و این مقام از تجلی را، حقیقت انسان برایش تأمین می کند که تصویری از وجود اَحدی او در جلاء و تعین اول است.

حال خدا هم خود را هم خودِ خلق، هم مبدأِ خلق و هم غایتِ خلق را تنها می بیند، در نتیجه می شود «هو الأوّل والآخر والظاهر والباطن» (حدید:۳). این تصویر کامل تجلی است. «احاطه قیومی» نیز همین است که یک شیء نسبت به شیء دیگر چنان محیط باشد که پیش از او، مبدأ او، با او و کمال او باشد. در این صورت، برای «شیء» چی می ماند؟ وقتی همه در هر موطن اوست، شیئی درواقع نخواهد بود و تصور «شیء» خیالی از مراتب نمایش او یا مراتب تجلی او بر خویشتن است.

از سه نکتهای که بهعنوان انگیزههای پیدایش «جلاء و استجلاء» یاد شد، نکتهٔ اول و سوم بسط بیشتری در پی دارد که از حیطهٔ بحث کنونی فراتر میرود و باید در فرصتی دیگر بدان پرداخت؛ اما نکتهٔ دوم را می توان اندکی باز تر کرد.

ابن عربی در ابتدای فص آدمی فصوص الحکم، جمله ای دارد پرمعنا که هستهٔ اصلی «جلاء و استجلاء» را بیان می کند. وی در توجیه لزوم آیینگی انسان برای حق می نویسد:

فَإِنَّ رَوْيَةَ الشيء نفسَهُ بنفسه، ما هي مثل رويته نفسه في أمر آخر يكون له كالمرآة؛ فأينه تظهر له من غير فأينه تظهر له من غير وجود هذا لمحل ولا تجلّيه له (ابن عربي) ١٣٧١: ٣٥).

در این تمثیل، نکتهای کلیدی و ظریف نهفته که توجه چندانی بدان نشده است، درحالی که دریچهٔ مناسبی برای ورود به ساحتی فراخ و بکر است. در هر بستهای از محصولات فکری و معنوی بشر، گدارها و گذرگاههایی وجود دارد که از طریق آن می توان به آداب و فرهنگ دیگران راه برد و این تمثیل یکی از همان باریکههای راهبر است. در قواعد التوحید ابن تر که ایرادی بر آن نقل شده و بی جواب رها گشته، اما هم اشکال متن و هم شرح آن تمهید القواعد، رؤیت و مرآت و صورت را به بحثهای لفظی رسمی مَدْرَسی کشاندهاند و نکته اصلی را ندیدهاند (ابن ترکه، ۱۳۶۰: ۱۳۶۰– ۴۷۲). نکتهٔ اصلی همان است که بدان پرداخته شد، اینکه در هر مرتبهای چیزی وجود دارد که در هیچ مرتبه دیگری نیست و اگر خدا بخواهد همه چیز را بداند، باید در هر مرتبهای به هویت خاص آن مرتبه حضور داشته باشد؛ نمی توان گفت که چون، همه چیز در همه چیز هست، خدا با آگاهی از می داد، پس به همهٔ جزئیات و یک چیز، همه یز را می داند؛ یا خدا چون به اصل و کمال همه علم دارد، پس به همهٔ جزئیات و

مراتب منفرده نیز آگاه است؛ چنان که نمی توان گفت: چون همه از او هستند و او به خود عالِم است. پس، به همه چیز عالِم است. (۴۰)

پیامی که در تمثیل ابن عربی نهفته، چیزی است فراتر از «علم اجمالی در عین کشف تفصیلی» و یا «قاعده بسیط الحقیقه» (۴۱) حتی غنای ذات در اینجا مفهوم خود را از دست می دهد و بی نیازی و نیازمندی حق به چالش کشیده می شود. بنابراین، این مسئله از اهمیت خاصی برخوردار است و با اصطلاحاتی مثل: فاعل بالعنایه، بالرضا، بالحب، بالعشق، بالتجلی، فیض، جود و ... نمی توان بدان پاسخ داد. همچنان که با سخنان خطابی و شاعرانه، مثل اینکه: «پری رو تاب مستوری ندارد، نکردم خلق تا سودی کنم و ...» نیز نمی توان در ک و ردش کرد. صلابت این نظریهها و آراستگی این قطعات ادبی، مانع از این بوده که معنای اصلی «رؤیت در آیینه» دیده شود. به جز ابن عربی، تنها کسی که «رؤیت در آیینه» را جدی گرفته قونوی است که در ادامه به آن خواهیم پرداخت. ابن عربی در جای جای فصوص الحکم به این نکته تأکید دارد و می خواهد اثبات کند که در مراتب مظاهر، چیزی هست که خدا به دنبال آن می گردد و اگر کسی نیز به دنبال خداست باید وجه منحصر به فرد هر مظهری را بشناسد. تلاش ابن عربی در این باب در دو وجه آمده است:

الف) سعی می کند تعادلی میان خالق و مخلوق ایجاد کند تا نشان دهد که ذکر هیبت خالق، مخلوق را از یادها برده و ما به دلیل اینکه مخلوقات، فانی در حقاند، همت خود را صرف شهود و تقرب به حق می کنیم و خویشتن را از خلق و مظاهر بی نیاز می بینیم و به این نکته توجه نداریم که خودِ خدا به همین مظاهر نیاز داشته و دارد.

ب) ابن عربی تلاش می کند تصور ما را از پدیده های پست و شوم ـ چه در هستی و چه در تاریخ ـ تغییر دهد. ایجاد انس با گوسالهٔ سامری و کاستن از فاصله و هراس اعتقادی که با آن داریم؛ نزدیک شدن به قوم نوح و همدلی فکری و روانی با آنها؛ برجسته کردن خرد فرعون و تلفیق آن با شکوه شاهی اش و درنهایت هدیه ایمان به وی، تنها چند نمونه از این دست است که در فصوص الحکم آمده است. (۴۲)

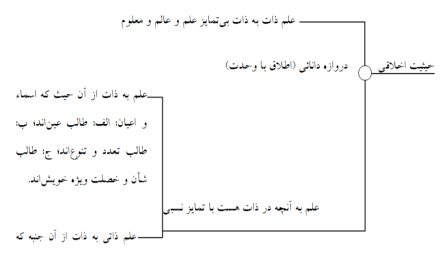
اما قونوی که باید گفت «پیرو» ابن عربی نیست، بلکه «ابن عربی ای دیگر بعد از ابن عربی است» در کتاب *النَّفحات الالهیّة* سخنانی دارد حکایتگر توجه او به اصل مسئله در باب تجلی و وجود است. وی می نویسد:

إعلم أنَّ لأوليّة علم الحقّ النّاتى (٢٢) سرّين: حكم أحدهما علمه بنفسه باعتبار وحدته واطلاقه معاً (٢٢) وإنّما قلت معاً من اَجل أنّه ليس في محض الاطلاق علم ولا يتعلق به واطلاقه معاً من اَجل أنّه ليس في محض الاطلاق علم ولا يتعلق به حكم ولا يُتعين له اسم، وبتعقّل تعيّن الوحدة (٢٥) له ينفتح باب مطلق العلم؛ لكن من حيث أنّ العلم والعالم والمعلوم واحدٌ. والسرّ الآخر من السرّين المشار إليه (٤٤) هو اعتبار علمه سبحانه بها في نفسه من نفسه؛ فأينه (٢٤) متأخّر الرتبه عن اعتبار علمه نفسه بنفسه على نحو ما ذكر. وله الله على الهذا السرّ العلّي الذي قلنا أنّه الثاني حكمان: متعلق أحدهما علمه سبحانه بما في نفسه من شئونها ولوازمها القاضيه (٢٨) بظهور العالم من العلم إلى أعين، والمقتضية ظهوره أيضاً متنوعاً فيها و (٢٩) ما يستلزم ظهوره في كُلّ شأن منها بحسبه ممّا لا ينضاف إليه دونه. (٢٠٥) والحكم الآخر متعلّقه علمه سبحانه بما في نفسه من حيث تعقّل كُلّ ظهور من ظهوراته في كُلّ شأن من شئونه \_ جمعاً لافرادي في نفسه من حيث تعقّل كُلّ ظهور من ظهوراته في كُلّ شأن من شئونه \_ جمعاً لافرادي

والفرق بين هذين التصوّرين بّينٌ، فإنَّ حكم التعقّل الأوّل يقتضى علمَ كُلَّ شأن مفرداً وعلمَ الظُهور من حيث ما يَخصّ. (<sup>۵۲)</sup>

الحقَّ ويُضاف إليه؛ وهذا التعقّل الآخر، متعلّقة المجموع، أعنى تعقّل نفسه بنفسه فى نفسه، وتعقّل نفسه ظاهراً فى كلّ شأن بحسب الشأن، ظُهوراً لم يكن من قبل؛ فإنَّ رؤية الشيء نفسه بنفسه وبغيره فى أمر يكون له كالمرآة؛ لِمّا يظهر من حكم، حكم المرآة فى الأمر الذي ينطبع فيها ممّا لم يمكن ظهوره على ذلك الوجه قبل ذلك الانطباع (قونوى، ١٣٧٥: ١٤٢-١٤٢).

عبارتی که ذکر شد اندکی مغلق است ولی قالب کاربردی دارد و هدف از ذکر آن این است که نیاز به جلاء و استجلاء و کمال آن دو را می توان از درون آن استخراج کرد و می توان این عبارات را در نموداری چنین نمایش داد:



در هر شأني همه شؤنش هست.

دقت در نقطهٔ شروع دانش و تجلی، تأکید بر تفاوت علم ذات «به خود» با علم ذات «به آنچه در خود» دارد و نیز آگاهی ذات بر صور عالم، یک بار بهصورت همه در همه و بار دیگر به صورت هر چیز یگانه، از تواناییهای ویژه قونوی است، چرا وی اصرار میورزد که بین سه آگاهی تفاوت بگذارد. آگاهی بر «آنچه در ذات» است، به شکل مشاهدهٔ همه بگذارد. آگاهی بر «آنچه در ذات» است، به شکل مشاهدهٔ همه در همه و مشاهدهٔ هر یک در جایگاه ویژه خود؟ آیا آگاهی ذات بر ذات، کافی نیست؟ آیا آگاهی از «همه در همه» ناقص است؟ چرا «شأن» و «بحسب شأن» اینقدر مهم است؟ نقش «غیر» در تجلی و ظهور چیست؟ «غیر» چگونه پدید می آید؟ چه فرقی هست بین باطن بودن و ظاهر بودن «شأن» و «غیر» و چه چیزی این تفاوت را دامن می زند؟ آیا «توحید» توانسته بر دو گانهباوری پیروز شود؟ آیا توحید قرآنی از صورتیافتگی و شخص وارگی وارهیده؟ آیا روان انسان، خدای بی نیاز دور از تب توحید قرآنی از روزن دیگر به کار نیامده؟ آیا دو گانهباوری ایرانی، انسانوارگی خدایان مورد آنکار قرار گرفته، از روزن دیگر به کار نیامده؟ آیا دو گانهباوری ایرانی، انسانوارگی خدایان یونان، شاه گونگی و ارباب صفتی الوهیت بین النهرین، روان نزندی یهوه عبری، به کلی در اسلام متنفی است؟ و ده ها سؤال دیگر. (۱۵)

#### نتيجه

جلاء، تجلی و ظهور ذات حق سبحانه در مقام وحدت است که ذات از مرتبهٔ موطن اجمالی که مقام احدی، بلکه مرتبهٔ تعین اول که جامع بین «احدیت و واحدیت» در مرتبهٔ ظهور، بروز است تکاثر و تمایز علمی، بدون تغییر در ذات، بلکه به تجلی و قیض اقدس تنزل کرده است.

استجلاء، عبارت از ظهور و تجلی بیشتر ذات حضرت حق برای ذات خود در تعینات خلقی است. ازاینرو، از عموم آموزههای عرفا می توان استفاده کرد که خداوند «ظهور و شهود» خود را که همان «جَلاء و استِجلاء» باشد، در قامت بلند انسان کامل می بیند. چنان که در مشارق الدراری، می نویسد: «و متعلّق کمال استِجلاء، مظهر کلی حقیقی جُملی اوست و آن صورت عنصری «انسان حقیقی» است.» (فرغانی، ۱۳۷۹: ۲۵۱؛ قونوی، ۱۳۸۶: ۳۱، پانوشت؛ علی بن احمد، ۱۳۷۹: ۱۸۱). کما اینکه در حدیثی آمده است: «إنّ الله خَلَق اَدْمَ علی صُورَتِه» (کلینی، ۱۳۸۷، ج ۱: ۲۲۸).

آنچه گفته شد تحلیلی است از «جلاء و استجلاء» امید آن دارم که مصداق «اِختَلَط الحابِل بالنّابل» نشود. والله اعلم بالصواب.

## پینوشتها

1. این دو واژه (جَلَو، جَلَی) در دو قالب «حقیقت و مجاز» به کار برده شده است که در هر دو واژه، حرف علّه جزئ کلمه است. جلا ثلاثی و مزید آن «أجلی» لازم و متعدی است، یعنی به هر دو وجه آمده است. در معجم مقایس اللّغة می نویسد: جَلَو: الجیم و اللام والحرف المعتل (واو) أصل واحد و قیاس مطرد، وهو انکشاف الشیء. یقال جَلَوْتُ العروسَ جَلُوةٌ وجَلاءً، ویقال: تجلّی الشیء اذا انکشف؛ و در باب مجاز هم گفته اند: أنا ابن جَلا وَطلّاعُ الثّنایا/ متی أضعِ العِمامة تعرفونی. در المنجد می نویسد: جَلو: جَلا یَجْلُو به معنای جلای وطن کرده اند؛ نیز از همین باب است. جَلا، یَجْلُو جَلاواً وجَلاءً الأمْر: یعنی کاری را آشکار کردن. تَجَلَّی، یَتَجَلَّی، تجلیاً نیز از همین باب است آیه شریفه «واللّیلِ إذا یَعشی ه والنّهارِ إذا تَجَلَّی» (لیل: ۱ - ۲). سوگند به شب، آن گاه که تاریک شود\* و به روز، آن گاه که آشکار گردد. به هرحال: جَلا، یَجْلُو، جَلُواً و جَلاءً، رفته به باب «استفعال» در قالب اِسْتَجْلَی، یَسْتَجْلِی، کستَجْلِی، اِستجلاء الشیء، ظاهر شده، یعنی خواستار آشکار شدن. درواقع «الجَلاء» مصدر، یعنی آشکار شدن.

اما صاحب أساس البلاغة، دو واژه «جَلَوَ و جَلَى» را يكى دانسته و طبعاً براثر قواعد اعلال «واوِ»، «جَلَو» تبديل به «ى» و درنتيجه «جَلَى» شده است. گويا حرفِ جناب جار الله ابوالقاسم محمود زمخشرى، مقرون به صواب است. ازطرفى خليل بن احمد فراهيدى تقريباً همان معانى كه زمخشرى براى واژه «جَلَى» آورده براى واژهٔ «جَلَو» ذكر كرده است. نك: (كتاب العين؛ أساس البلاغة؛ المنجد؛ معجم مغاييس اللغة؛ لاروس؛ والمعجم الوسيط، ذيل مادهٔ جَلَى و جَلَو).

٢. الحقُ سبحانه مِن حيث أسمائه الحُسنى الله لا يبلغه الأحصاء أن يرى أعيانها، فأنَّ رؤية الشيء نفسه بنفسه ما هي مثلَ رؤيته نفسَه في أمر آخر يكون له كالمرآة، فإنَّه يظهر له نفسَه في صورة ... فكمال الجلاء والإستجلاء وإحاطة الشهود بالغيب والشهادة هو السِر المطلوب والعلة الغائية ... نك: (ابن عربي، ١٣٧٧: ٨٠ ـ ٤٩)، و جَنْدي، ١٣٥١: ١٣٥، به بعد).

۳. در متون عرفانی خیلی این ترکیبات روشن نشده است. یعنی جلاء چیست و کمال جلاء چیست تنها در دو جا آمده است، ولی به تفاوت جلاء واستجلاء بیشتر پرداخته شده است.

۴. از برخی عبارات قونوی استنباط می شود که اضافهٔ کلمهٔ «کمال» را در همه جا نمی توان «معنادار» تلقی کرد. به طوری که از «اضافه» معنای دیگری برداشت شود که پیش از آن نداشتیم. مثلاً آنجا که می گوید: «إعلم أنَّ الحقَّ هو النُور، والنُور لا یمکن أن یری فی النُور، فکمال رؤیة النُور موقوف علی مقابَلة الظلمه» (نک: قونوی، ۱۳۷۱: ۱۹۳۱)، نمی توان نتیجه گرفت برای نور رؤیتی هست، ولی کمال رؤیتش هنگامی است که مقابل ظلمت قرار گیرد، زیرا وی رؤیت نور در نور را ابتدا نفی کرده. پس در اینجا «کمال» درمقابل «مرتبهٔ ناقص» نیست و اضافه را باید اضافه «بیانیه» گرفت، یعنی کمالی که آن «کمال» رؤیت است. دربارهٔ «کمال جلاء» و «کمال استجلاء» گرچه از برخی کاربردهای این دو می توان «اضافهٔ بیانی» فهمید، ولی نظر به اینکه در بسیاری موارد، جلاء از کمال جلاء، و استجلاء از کمال استجلاء، تفکیک شده، به طور کلی باید اضافه را تخصیصی فهمید که بیانگر مرتبهٔ ناقص هم هست.

۵. در تعریف «تعین اول» گفتهاند، اگر آن هویت مطلقه که غیب محض است به وحدت ذاتی که مرز بین تعین و لاتعین است متصف شود، تعین اول ظهور پیدا می کند. آن وحدت ذاتی دو چهره دارد یکی «هویت ذاتی» است که همان چهره بطون، و دیگری ظهور که «همان اسماء و صفات» است و در آن بطون مندمجاند. از چهره بطون به «احدیت» و از چهره ظهور به «واحدیت» یاد می کنند. نک: (ابن ترکه، ۱۳۶۰: ۲۶۹ به بعد).

و. «التَّجلى الحُبّى هي الجَلاء، أي ظهور ذاته لذاته». نك: (فنّارى، ١٣٧٤: ١٢٧، حاشيه «ق»). «فالجَلاء ظهور الذّات المقدّسة لذاته في ذاته». نك: (على بن احمد، ١٣٧٩: ١٨١).

٧. يعنى از حيث بازتاباندنش جلاء مي گويند.

۸. یعنی با متجلی فرق دارد.

٩. البته كثرات چه در حيطه خود ذات و چه در مظاهر.

۱۰. برای تفصیل این مطلب نک: (قونوی، ۱۳۷۴: ۱۰۰). صدرالدین قونوی در اول فصل انسان کامل مباحثی را
 در قالب سؤال و جواب آورده است.

إنَّ الكمال الذَّاتى مقتضاه الأوَّل كمال جَلاء الذَّات، أى ظُهوره لنفسه بجميع اعتبارات الواحديّة ... نك: (قونوى، ١٣٧٤: ٢٠٧).

۱۲. اِسپینوزا می گوید: «در خدا بالضروره تصوری از ذات خود، و از همه اشیایی که ضرورتاً از او ناشی می شوند موجود است» (اسپینوزا: ۱۳۸۹: ۷۴).

۱۳. در تمهید القواعد نیز تجلّی جلایی را «تجلّی ثانی» تعبیر کرده است.

۱۴. يعنى در مراحل اجمال و تفصيل.

۱۵. تا اینجا یک طرح کلی از «جلاء و استجلاء» مطرح شد و تفصیل اش در ادامهٔ مباحث خواهد آمد.

۱۶. یعنی جلاء و استجلاء باید به کمال برسند.

۱۷. به این معنا که چرا نباید «کمال جَلاء» را همان «استجلاء» نامید و برای «جلاء و استجلاء» کمالی قایل شد؟ جواب: این جلا و کمال جلاء، رؤیت جمعی است؛ ولی موضوع استجلاء، کثرت است.

10. فكمالُ الجَلاء والإستِجلاء وإحاطةُ الشُهود بالغيب والشَّهادة هو السِّر المطلوب والعّلة الغائيّة من العالَم فإذا لم يحصل كمالُ الظُهور والإظهار على النحو المطلوب لم يكن له سِرِّ وروح والعالمُ كلّه أعلاه وأسفله أمره وخلقهُ ظلمانيتهُ ونُورانيتُه كما قلنا مظاهرُ الأسماء الإلهيّة، فما من موجود منها إلّا والغالب على وجوده حكمُ بعضِ الأسماء على سائرها ... لكنّ المطلوب بالقصد الأوَّل هو كمال الجَلاء والاستِجلاء فحيث لم يوجد كمالُ الظهور في المظهر الأكمل لم يحصل المرادُ المطلوب من إيجاد العالم؛ كمال جلاء و استجلاء و احاطهٔ شهود بر غيب و شهادت. به يقين سرّ مطلوب و علت غايي آفرينش عالم است. پس اگر كمال ظهور و اظهار بدان گونه كه مطلوب است حاصل نمي گرديد، آن سِرّ و روحي نمي بود. تا آخر عبارت. نك: (مؤيدالدين جَنْدي، شرح فصوص الحكم، ص ١٥٠ به بعد).

۱۹. تنها در دو جا تا حدودی این ترتیب ذکر شده است: (علی ابن احمد در مَشرع الخُصوص الی معانی النصوص، می است ۱۸۱ ؛ قونوی، الفکو ک، ترجمه خواجوی: ۳۱ پاورقی).

٢٠ . فإنَّ كمال الجَلاء ظُهور الحقِّ في المرآة الأتمّ، كمال الإستجلاء شهودة نفسه فيها ... نك: (قيصرى، ١٣٧١: ٣٣٣) حاشية امام خميني).

۲۱. (ابن ترکه،۱۳۶۰: ۳۴۰) (نک: پاورقی آقای حسن رمضانی، ایشان نیز بر ابن ترکه اشکال کرده که چرا استجلاء را فیض اقدس، پنداشته است. این خلاف اصطلاح قونوی است. نگارنده موارد دیگری نیز از این آشفتگی احصا کرده بود، ولی برای اختصار حذف کرد.

۲۲ . چون هر بیانی که قالب ریاضی پیدا کند، خودش را نمایان می کند.

۲۳. البته حقیقت خَلق، همان علم رب به خلق است، این مسئله در فلسفهٔ مشّاء در مبحث «عنایت» هم مطرح است، ولی اینجا مختصری تفاوت دارد، چرا چون با آن مراتبی که عرفا برای وجود قائل اند یک معنای دیگری پیدا می کند (قونوی، ۱۳۷۴: ۱۳۷).

۲۴. سؤال: مگرخداوند در همان تجلّی اول یا همان جَلاء، خودش را نمی شناسد، چه نیازی به استجلاء است. ۲۵. دَائو را در اینجا، همانند «خدا و حقیقت» می توان شمرد، ولی در اصل به معنای نظم، طریق و راه و رسم است و آیین دائو به حکیمی به نام «لائو تُسِه» منسوب است. از این رو، گاهی به نام آیین «لائو تسه» هم خوانده شده است. گرچه این آیین به افسانه شبیه تر است. به هر حال به دو قسم: «مذهبی و فلسفی» تقسیم می شود که قسم مذهبی از دیرینگی بیشتری بر خور دار است.

75. باید توجه داشت که این عبارت متعلق به ۲۵۰۰ سال پیش است. در توضیح این حرف دائو می توان گفت: آیا می شود یک انسان تمام جوهرهٔ یک هستی را بشناسد، اینجا باید به نهج البلاغه توجه نمود که آن امام همام بی آنکه پا از جزیرهٔ العرب بیرون بگذارد و یا دانشگاه و یا رشته های گوناگون علوم را بگذراند به تمام زوایای علوم آگاهی دارد، این همان حرف دائو است. در جواب باید گفت مسئله ربطی به دیدن دانشگاه و یا خواندن علوم ندارد. بلکه در آن مرتبهٔ اعلی یک حقیقتی است که باید به آن رسید تا تمام زوایای علوم و جهان هستی روشن شود. کتاب شیوه های نقد ملل شرق، ناکامورا به مختصری از این یافته ها البته بیشتر دربارهٔ علوم بودایی، اشاره کرده است.

۲۷. یکی از کارهای ابن عربی این بود که میخواست همین مظاهر وجودی این عالم هستی را برجسته نماید و تاحدودی هم در این امر توفیق یافت.

۲۹. امام خمینی در حاشیه بر شرح قیصری، در صفحه ۹۲۲، آنجا که از سخن قیصری «موجودیت بالقوّة» همه چیز در همه چیز استنباط می شود، می نویسد: «سَریان الحقیقة الوجودیة والهویة الالهیّة المستجمعة لجمیع

الصِّفات الكمالية في الأشياء، يقتضى أن يكون جميع الأشياء مُستجمعاً لجميعها بالفعل، وإن كان المحجوب لا يُدركها. بل كلّ موجود عند الكُمَّل اسم اعظم ...». لايب نيتس در كتاب مُنادوُلوژي، همين حقيقت را بدين صورت بيان مي كند كه: «هر تكهاى از مادّه ممكن است كه مانند بوستانى پر از گياه و مانند بركهاى پر از ماهى ملحوظ گردد. اما هر شاخهاى از گياه و هر عضوى از حيوان، و هر قطرهاى از ترشحات آن باز بوستان است چنان و يا بركهاى اين سان.» (لايب نيتس، ١٣٧٥: ١٩٤١). اين مسئله در مبحث بروز و كمون طبيعيات شفاى بوعلى هم مطرح شده است. نكتهاى در عبارت ابن عربى وجود دارد و آن اينكه اين عبارت دو بخش دارد، در بخش اول با صراحت تمام هر جزئى از عالم را بالفعل كل عالم مى داند و در بخش دوم كه با كلمه «أى» تفسير مى كند از صراحت قسم اول تنزل مى كند و مى گويد: مى تواند مجموع عالم باشد.

۳۰. امروزه در عرفانهای نوظهور با این مسئله، یعنی با «شعور کیهانی» برخی از مشکلات روحی و روانی را حل میکنند و در مواردی هم به توفیقاتی رسیدهاند.

۳۱. این پیوستگی در متون باقی مانده از حکمای هرمسی نیز آمده است. نک: (پیتر گندی، ۱۳۸۴: ۱۱۴).

۳۲. (فناری، ۱۳۷۴: ۲۰۵)، عبارت فرغانی از مصباح نقل شد، چنان که مصحّع منتهی المدارک متذکر شده، صورت صحیح قرآن «إنَّ لکُل ...» است نه «إنَّ الکُل ...». نک: (فرغانی، ۱۳۸۶: ۵۹).

۳۳. بَستر، بستر، از لغات پهلوی است. نک: لغتنامهٔ دهخدا. هر دو وجه به صواب است.

۳۴. تصور عموم از «نتیجه» همان تصور مؤمنان از جزا و پاداش عمل در آخرت است. آنچه در اینجا در باب پیوندِ نتیجه و راه میخواهم بگویم، همان است که عرفا دربارهٔ عمل و نتیجه عمل گفتهاند.

٣٥. في العالم الكبير، ثُمَّ بظهور الجمع بين الإجمال والتَّفصيل في الانسان من حيثُ ظُهور آثار الكُلّ في كُلّ انسان وظُهور كُلَّ آثار في الانسان الكامل، فحصل به كمال الجَلاء والإستِجلاء الّذي هو كُلّ المراد والمراد مِن الكُلّ، فصار الانسان الكامل ... . نك: (فناري، ١٣٧٤: ٤٧٢).

٣٤. اشاره است به آية «يَوْمَ نَطْوى السَّمَاءَ كَطَىّ السِّجلِّ لِلْكُتُب كَمَا بَدَأَنَا أُوَّلَ خَلْق يُفِيدُهُ» (انبياء: ١٠٤).

۳۷. از آنرو «شبه فرمان» گفته شد چون نقشههای اَزلی (اَعیان ثابته) هم ظهور ذات را درخواست می کنند و هم محدودش میسازند.

٣٨. احتمال دارد با اين تصور مسئله جعل خدشهدار شود.

۳۹. تاکید ابن ترکه مبنی بر اینکه موضوع علم عرفان «مطلق وجود» است نه «وجود مطلق» همین مسئله است. نک: (ابر ترکه ۱۳۶۰: ۱۸۰ به بعد).

۴۰. برای اینکه تفاوت دو دیدگاه در تاریخ اندیشه ما روشن تر شود، بنگرید به این سخنان از شمس تبریزی: «دست در کلّ زَن تا همه جزوها آنِ تو باشد و چیزی دیگر مزید. دست در جزو مزن، نباید که کل فوت شود.» (شمس تبریزی، ۱۳۷۵: ۱۷۲ و ۱۸۱ ) دربارهٔ اینکه باید اصل را که روزی فرع نخواهد شد، گرفت و اگر اصل را اخذ کنیم، همهٔ فرعها در پیشگاه ما حاضر خواهند بود.

41. «بسيط الحقيقة كُلّ الأشياء وليس بشيء منها» اين قاعده از غوامض علوم الاهيه است. جناب صدرالدين شيرازي بر اين باور است كه جز حكيم بزرگ يونان أرسطاطاليس، هيچ كسي همانند وي اين قاعده را فهم نكر ده است. نك: (ملاصدرا، بي تا، ج۶: ۱۱۰ و ۱۱۱). ولي حقيقت امر اين است مفاد اين قاعده در آثار عرفا و سخنان آنان بسيار آمده است، گرچه به طور منظم و بهطور خاص مطرح نشده است، ولي در عبارات مختلف چه در نظم و نثر اشاره به اين قاعده شده است. مفاد قاعده اين است: «اگر هويت بسيط الاهيه، كل اشيا نباشد لازم مي آيد كه ذاتش از كون شيء ولا كون شيء ديگر تركيب يافته باشد و اگرچه اين تركيب، به حسب اعتبار عقل باشد، در حالي كه هويت الاهي بسيط محض است.».

۴۲. نک: به ترتیب: فص هارونی، فص نوحی و فص موسوی.

۴۳. الذّاتي، صفت علم است.

۴۴. یعنی اطلاق و وحدت باید با هم ملاحظه شود.

۴۵. به نظر می رسد که عبارت چنین باشد: «وبتعقل الوحدة له ینفتح باب مطلق العلم» مصحح در نسخه بدل «ویتعلق بعین» آورده و این نسخه بدل هم مشکل عبارت را حل نمی کند (قونوی، ۱۳۷۵، ۱۴۱).

۴۶. يكي از موارد اغلاق عبارت همين است كه اصلاً نيازي به ذكر «المُشار إليهما» نيست.

۴۷. یعنی سِرّ دوم.

۴۸. القاضية، صفت شئون و لوازم است.

۴۹. واو، عطف به «والمقتضية».

۵۰. ممّا، بیان است برای «ما یستلزم». ضمیر «دونه» را هم می توان به «حق» و هم به «شأن» ارجاع داد.

۵۱. تا اینجا اگر به عبارت توجه خاص بشود جناب قونوی، تمایز بین سه نوع آگاهی را بیان می کند. یکم: آگاهی به ذات خودش. دوم: آگاهی به تک تک مظاهر. سوم: آگاهی به مظاهر، از آنرو که هر مظهری آینه همهٔ مظاهر است.

۵۲. یعنی: یخص کل شان به حق، ضمیر «یخص» به شأن برمی گردد.

۵۳. اینکه در مسیحیت مطرح است که خدا می آید مجسم می شود نباید از زاویه ای بررسی شود که آنان قائل به تجسیم هستند، باید نوع نگاه ها را عوض کرد و مبانی را به گونه ای دیگر بررسی نمود. به نظر می رسد تجسیم در اینجا و یا در آموزه های مسیحی که خداوند در زندگی و شئون مردم حاضر می شود، و این

حضور را به گونهای محسوس، به جسمانی تشبیه کردهاند و بر همین اساس تفاسیر نادرستی از آموزههای مسیح شده است که در جای خود باید بررسی شود.

۵۴. تفصیل و شرح حدیث را نک: (فصلنامهٔ پژوهشی میثاق امین، شماره هیجدهم). نگارنده این حدیث را ذیل عنوان «این چنین میناگریها کار اوست» با استناد به جوامع روایی و کتابهای عرفا به تفصیل شرح کرده است.

### منابع

- قرآن کریم
- ابن ترکه اصفهانی، صائن الدین. (۱۳۶۰)، تمهیا القواعد، تحقیق و تصحیح: جلال الدین آشتیانی،
  قم: بوستان کتاب.
  - ابن عربي، محيى الدين. (١٣٧٢)، فصوص الحكم، تحقيق: ابوالعلاء عفيفي، تهران: الزهراء.
    - اسپینوزا، باروخ. (۱۳۸۹)،/خلاق، ترجمهٔ محسن جهانگیری، تهران: نشر دانشگاهی.
- پیتر گندی، هرمتیکا. (۱۳۸۴)، گزیده هایی از متون هرمسی، ترجمه فریدالدین رادمهر، تهران: نشر مرکز.
- تبریزی، شمس الدین محمد. (۱۳۸۵)، مقالات شمس تبریزی، تصیحح: محمدعلی موحد، چاپ
  سوم، تهران: خوارزمی.
  - جامى، عبدالرحمن. (١٣٥٤)، تهران: انجمن اسلامي حكمت و فلسفه ايران.
- جندى، مؤيدالدين. (١٣٧۶)، شرح فصوص الحكم، تحقيق و تصحيح: جلال الدين آشتياني، قم: بوستان كتاب.
  - زمخشری، محمود. (بی تا)، *اساس البلاغه*، بیروت: دار احیاء تراث عربی.
- سهروردی، شهابالدین یحیی. (۱۳۸۰)، مجموعه مصنفات، ج۲: حکمة الاشراق، تهران:
  پژوهشگاه علوم انسانی و مطالعات فرهنگی.
  - شیرازی، صدرالدین. (۱۴۰۳)، *الاسفار الا ربعة*، بیروت: دار احیاء تراث عربی.
- على بن احمد، (١٣٧٩)، مَشرع الخصوص إلى معانى النّصوص، تصحيح: جلال الدين آشتيانى، قير: يوستان كتاب.
  - فراهیدی، خلیل. (۱۴۱۴)، کتاب العین، قم: اسوه.

- فرغانی، سعیدالدین. (۱۳۷۹)، مشارق الدراری، تصحیح و تحقیق: جلالالدین آشتیانی، قم: بوستان کتاب.
  - فرغاني، سعيدالدين. (١٣٨٤)، منتهي المدارك، تحقيق: وسام الخطاوي، قم: آيت اشراق.
    - فناری، حمزه. (۱۳۷۴)، مصباح الأنس، تحقیق: محمد خواجوی، تهران: مولی.
    - قونوي، صدر الدين. (١٣٧٥)، *النَّفحات الالهيّة*، تحقيق: محمد خواجوي، تهران: مولي.
    - قونوی، صدرالدین. (۱۳۷۱)، کتاب الفکوک، تصحیح: محمد خواجوی، تهران: مولی.
- قیصری، داوود ابن محمود. (۱۳۷۱)، شرح فصوص الحکم، تحقیق و تصحیح: جلال الدین آشتیانی، تهران: علمی و فرهنگی.
  - كليني، محمد بن يعقوب. (١٣٨٧)، الكافي، قم: دارالحديث.
- لائودزو. (۱۳۸۵)، دائو: راهی برای تفکر، برگردان و تحقیق دائو ده جینگ، ترجمه ع. پاشایی،
  تهران: چشمه.
  - نیتس، لایب. (۱۳۷۵)، منادولوژی، ترجمه یحیی مهدوی، تهران: خوارزمی.

